
ИЗВЕСТИЯ РАН. СЕРИЯ ЛИТЕРАТУРЫ И ЯЗЫКА / STUDIES IN LITERATURE AND LANGUAGE  
2025, том 84, № 1

 

5

Ключевые слова: гротеск, гротескно-комическое, реальность, фантастика, мимесис, телесность

Для цитирования: Попова И.Л. Реальность и фантастика в гротескно-комических жанрах. К поста-
новке проблемы // Известия Российской академии наук. Серия литературы и языка. 2025. Т. 84. № 1. 
С. 5–16. DOI: 10.31857/S1605788025010016

Резюме. В статье анализируется история понятия ‘гротеск’, основные этапы осмысления и теоре-
тизации ‘гротескного’ и ‘гротескно-комического’ в соответствии с доминирующими концепци-
ями мимесиса и миметического. Гротеск актуализирует проблему реальности и фантастики в ис-
кусстве; соотношения классического верифицируемого знания и неофициальной науки. Гротеск 
подвергает испытанию аристотелевскую теорию мимесиса, повествуя не о том, что было (как это 
делает историография) и не о том, что могло быть (как это делает эпос, трагедия, комедия), а о том, 
чего быть не могло: о сочетании несочетаемого, о соединении несоединимого, о невозможных, 
невероятных, немыслимых гибридах. Гротеск акцентирует проблему тела и телесности; эффект 
фантастического в представлении о реальном и значение топографических реалий в фантастиче-
ском нарративе.

Доктор филологических наук,
ведущий научный сотрудник

Института мировой литературы им. А.М. Горького РАН,
Россия, 191069, Москва, ул. Поварская, д. 25а

ORCID ID: 0000-0001-8552-8127 
irina.popova@mail.ru

© 2025 г.      И. Л. Попова

Реальность и фантастика в гротескно-комических жанрах. 
К постановке проблемы

Оригинальная статья / Original Article

DOI: 10.31857/S1605788025010016

Reality and Fiction in Grotesque Comic Genres.  
To the Problem Statement

© 2025      Irina L. Popova

Doct. Sci. (Philol.),
Leading Researcher at the A.M. Gorky Institute of World Literature 

of the Russian Academy of Sciences,
25a Povarskaya Str., Moscow, 191069, Russia

ORCID ID: 0000-0001-8552-8127 
irina.popova@mail.ru

Abstract. The article analyzes the history of the concept of ‘grotesque’, the main stages of understanding and 
theorizing the ‘grotesque’ and ‘grotesque-comic’ in accordance with the dominant concepts of mimesis and 
mimetic. Grotesque actualizes the problem of the relationship between reality and fantasy in art; as well as 
the relationship between classical verifiable knowledge and unofficial science. Grotesque puts the Aristotle’s 
theory of mimesis to the test, telling not about what was (as historiography does) and not about what could 
have been (as epic, tragedy, comedy do), but about what could not have been: the combination of the 
incompatible, the combination of the incongruous, impossible, incredible, unthinkable hybrids. Grotesque 
emphasizes the problem of the body and corporeality; the effect of the fantastic in the representation of the 
real and the significance of topographical realities in the fantastic narrative.



ИЗВЕСТИЯ РАН. СЕРИЯ ЛИТЕРАТУРЫ И ЯЗЫКА                        2025 Том 84 № 1 с. 5–16

6	 ПОПОВА. РЕАЛЬНОСТЬ И ФАНТАСТИКА В ГРОТЕСКНО-КОМИЧЕСКИХ ЖАНРАХ	

В конце XV в. при раскопках терм Тита, возве-
денных на руинах «Золотого дома» Нерона на вер-
шине Оппийского холма в Риме, была обнаруже-
на стенная живопись фантастического характера, 
причудливые орнаменты, главной особенностью 
которых была гибридность, сочетание несочетае-
мого: видов («смешанное тело»), пространствен-
ных форм, колористики. За отсутствием термина 
современники назвали их «гротесками», по ме-
тонимии с местом, где были обнаружены (итал. 
grottesco, от grotta – пещера, грот)1.

Находка стала неожиданностью; такие укра-
шения известны на территории Египта и связа-
ны с культом Дедала, покровителя пещер и ла-
биринтов. Как показал в середине XX в. Густав 
Рене Хокке, древнеримская магия пещер восхо-
дит к египетско-критскому культу лабиринта: 
«Первоначально Дедал скорее всего был мифо-
логическим обитателем одной из тех гигантских 
пещер, похожих на лабиринты, которые мы все 
еще можем посетить сегодня в Апулии, недалеко 
от Кастелланы» [4, S. 73]. В книге «Мир как ла-
биринт», выдержавшей несколько изданий и пе-
реводов, Хокке, ученик Эрнста Роберта Курциуса, 
представил гротеск как повторяющееся явление 
в истории культуры, парное или компенсаторное 
по отношению к классическим формам, – как 
вызов законам равновесия, меры и гармонии2.

1 В русском языке ‘гротеск’ – позднее заимствование 
из французского. В словарях иностранных слов фиксирует-
ся с 1803 г.: «Сим именем называются смешные изображе-
ния по собранию в них таких частей, которые не принад-
лежат им естественно и которые имеют странный вид <…>» 
[1, стб. 645]. В толковых словарях русского языка – с 1847 г.: 
«Живописное украшение, составленное из изображений лю-
дей, животных, цветов, растений и тому подобного» [2, т. I, 
с. 294]. В узуальную и литературную практику вошло, воз-
можно, раньше. См., наприм., в «Журнале путешествия в чу-
жие края» Н.А. Демидова (1771–1773): «гротеских раковин» 
[3, т. 1, с. 221].
2 В изданной двумя годами позже монографии «Маньеризм 
в литературе. Языковая алхимия и эзотерическое искусство 
комбинаций» (1959) Хокке рассматривает гротеск с точки 
зрения динамического единства азианизма и аттицизма – 
как стилистическое свойство «маньеризма», оспаривающее, 
в рамках «азианистической фантастики», «аттицистиче-
ски-классически-консервативный “Мимесис”» / «attizi-
stisch-klassisch-konservative “Mimesis”» [5, S. 14]. Хокке следу-
ет теории Курциуса, полагавшего азианизм «первой формой 
европейского маньеризма» / “die erste Form des europäischen 

В истории понятия ‘гротеск’ выделяют не-
сколько этапов. Первый связан исключительно 
с изобразительным искусством – с позднеантич-
ной стенной живописью и ее новым обретением 
и интерпретацией на рубеже XV–XVI вв.3

В XVI в. гротеск осознается как стиль и начи-
нает постепенно выходить за границы изобра-
зительного искусства. В первой книге «Опытов» 
(гл. XXVIII «О дружбе») Монтень размышляет 
о транспонировке гротеска в словесное творче-
ство, пока с оглядкой на практику живописи:

Присматриваясь к приемам одного находящегося 
у меня живописца, я загорелся желанием последовать 
его примеру. Он выбирает самое лучшее место посре-
дине каждой стены и помещает на нем картину, напи-
санную со всем присущим ему мастерством, а пустое 
пространство вокруг нее заполняет гротесками, то 
есть фантастическими рисунками, вся прелесть ко-
торых состоит в их разнообразии и причудливости. 
И, по правде говоря, что же иное и моя книга, как 
не те же гротески, как не такие же диковинные тела, 
слепленные как попало из различных частей, без 
определенных очертаний, последовательности и со-
размерности, кроме чисто случайных?

Manierismus”, а аттицизм – европейского классицизма. Ази-
анизм, созданный во времена расцвета греческой ритори-
ки в Малой Азии, контрастировал со стилем классических 
аттических ораторов (Демосфен, Лисий) «как нечто новое 
и странное». Курциус объяснял такое соседство не столь-
ко особенностями судебных речей или восточным вкусом 
к «надутому и как будто ожирелому роду красноречия» (Ци-
церон, Оратор 25 [6]), сколько внутренней закономерностью, 
«аналогичной той, которая реализовалась в итальянской жи-
вописи после Рафаэля и которая имеет параллели во многих 
периодах и областях истории искусства» [7, S. 76].
3 Зарисовки с антиков становятся предметом копирования 
и собирания сначала в Италии, затем в Европе; создаются 
кодексы гротескных элементов и композиций. С декором 
дворцового комплекса «Золотого дома» были знакомы фло-
рентийские и умбрийские художники, приглашенные в Рим 
ок. 1480 г. для работы над росписями Сикстинской капеллы: 
Перуджино, Боттичелли, Гирландайо, Пинтуриккио, Фил-
липпино Липпи, Синьорелли. Рафаэль использовал гроте-
ски в росписях папского дворца в Ватикане. Графические 
листы, выполненные в 1518–1519 гг. Рафаэлем и его учени-
ками, впоследствии служили источниками для гравюр евро-
пейских художников. Так, серия двенадцати монохромных 
изображений в нижней части стен, созданная Перино дель 
Вага, работавшего над орнаментальными деталями Лоджий 
и писавшего под руководством Джованни да Удине гроте-
ски по рисункам Рафаэля, – известна сегодня по гравюрам 
XVII в. Пьетро Санти Бартоли. 

Keywords: grotesque, grotesque-comic, reality, fantasy, mimesis, corporeality

For citation: Popova, I.L. Realnost̓ i fantastika v groteskno-komicheskih zhanrah. K postanovke problemy 
[Reality and Fiction in Grotesque Comic Genres. To the Problem Statement]. Izvestiâ Rossijskoj akademii 
nauk. Seriâ literatury i âzyka [Bulletin of the Russian Academy of Sciences: Studies in Literature and 
Language]. 2025, Vol. 84, No. 1, pp. 5–16. (In Russ.) DOI: 10.31857/S1605788025010016



	 POPOVA. REALITY AND FICTION IN GROTESQUE COMIC GENRES	 7

BULLETIN OF THE RAS: STUDIES IN LITERATURE AND LANGUAGE    2025 Volume 84 № 1 p. 5–16

Desinit in piscem mulier formosa superne
–––––

Сверху прекрасная женщина, снизу – рыба (лат.). 

Гораций. Наука поэзии, 4.
[8, кн. 1, с. 236]4.

Монтень создает аллегорический образ гроте-
ска как стиля и как приема в изобразительном 
и словесном искусстве. Место гротеска на краю. 
Локус фантастических диковинных маргиналий, 
орнаментов случайных элементов, отрицающих 
пространство, – между кромкой рисунка в цен-
тре полотна, созданного по классическим зако-
нам, и рамой5.

На втором этапе, в XVII–XVIII вв., гротеск су-
ществует равноправно – в живописи и поэзии 
(“in Malerei und Dichtung”, как в середине XX в. 
будет зафиксировано в заголовке книги Вольф-
ганга Кайзера)6. ‘Гротеск’ связывается в это 
время преимущественно со смехом, карикату-
рой и распространяется на явления словесного 
творчества в значении «странного», «необычно-
го», «причудливо-смешанного», в ряде случаев 
дублируя термин ‘бурлеск’ [11]. Гибридизация, 
соединение разнородного приближают гротеск 
к чудовищному и уродливому в сочетании с ко-
мическим, с одной стороны, и к оппозиции пре-
красному и возвышенному – с другой стороны.

К XVIII в. относятся первые опыты собирания 
и систематизации материала разных стран и на-
родов, который можно отнести к области гро-
тескно-комического. Пока без попытки теорети-
зации и определения понятия.

В 1761 г. Юстус Мёзер выпускает неболь-
шую книжечку «Арлекин, или Защита гротеск-
но-комического» [12]. Издание получило ши-
рокую известность, и в 1777 г. вышла его новая, 

4 “Considérant la conduite de la besongne d’un peintre que j’ay, 
il m’a pris l’envie de l’ensuivre. Il choisit le plus bel endroit et 
milieu de chaque paroy, pour y loger un tableau élabouré de toute 
sa suffisance, et, le vuide tout au tour, il le remplit de crotesques, 
qui sont peintures fantasques, n’ayant grâce qu’en la variété et 
estrangeté. Que sont-ce icy aussi à la vérité que crotesques et corps 
monstrueux rappiecez de divers membres, sans certaine figure, 
n’ayants ordre, suite, ny proportion que fortuite?” [9, p. 181].
5 Гротескному декору, в котором все элементы связаны, вы-
растая один из другого, были доступны пространства любо-
го размера и формы. Постепенно гротески становятся едва 
ли не самым популярным орнаментальным мотивом эпохи 
Возрождения.
6 Взаимодействие и конкуренция словесного творчества 
с изобразительным искусством – от транспонировки мо-
тивов и образов (оживающие изображения и др.) до гене-
ративных практик – специальная проблема в теории XX в. 
Одушевляя экфрасис, гротескная литература стремилась 
превзойти оригинал [10].

улучшенная и расширенная, версия [13]7. На фоне 
позднейших, более пространных и фундирован-
ных, антологий гротескно-комического книга 
Мёзера не потерялась. Обозначенная в ней клю-
чевая роль Арлекина не только как маски, пер-
сонажа commedia dell ʼarte, но и как протожанра 
европейской традиции гротескно-комического, 
сохранила свою значимость.

В 1788 г. Карл Фридрих Флёгель, к тому време-
ни автор четырехтомной «Истории комической 
литературы» [14] и «Истории придворных шу-
тов» [15], подготовил «Историю гротескно-коми-
ческого», на полтора столетия ставшую наиболее 
авторитетной энциклопедией гротескной комики. 

Флёгель не дает определения гротеска (понятие 
гротеска, как констатировал в конце 1930-х го-
дов М.М. Бахтин, «вообще расплывчато»8), но 
рассматривает гротеск как «комическую гипер-
болу» на протяжении длинного исторического 
промежутка, от греков и римлян до XVIII столе-
тия, – в живописи, театре; в жанрах, связанных 
с фигурой Арлекина. В «Истории гротескно-ко-
мического» собраны и описаны все основные на-
родно-праздничные смеховые формы: праздники 
дураков, праздник осла, праздники карнаваль-
ного типа, праздник тела Господня; шутовские 
литературные общества позднего Средневековья 
(«Королевство Базош», «Ребята без печали», «Мать 
глупцов» и др.), соти, фарсы, масленичные игры, 
формы народно-площадной комики, известные 
в Германии, Франции, Италии, России и др., 
с двадцатью вкладками-иллюстрациями. 

Через 80 лет, в 1868 г., когда парадигма иссле-
дований гротескно-комического под влиянием 
эстетики романтизма сменилась, была издана но-
вая, самая известная, редакция «Истории гротеск-
но-комического», в обработке Фридриха Виль-
гельма Эбелинга [17], выдержавшая пять изданий9; 

7 Новое критическое издание подготовлено в 2017 г.
8 «… Ясное и отчетливое т е о р е т и ч е с к о е  осознание 
единства всех этих явлений, охватываемых термином “гро-
теск”, и их художественной специфики созревало лишь 
очень медленно. Да и самый термин дублировался термина-
ми “арабеска” (преимущественно в применении к орнамен-
ту) и “бурлеск” (преимущественно в применении к литера-
туре)» [16, т. 4 (2), с. 45].
9 «История гротескно-комического» под редакцией Эбе-
линга сразу после выхода получила известность в России, 
будучи представленной как в публичных библиотеках, так 
и в частных собраниях. Экземпляр ее хранится, например, 
в библиотеке Н.Н. Страхова, которой неоднократно пользо-
вался Ф.М. Достоевский. По тексту «Истории гротескно-ко-
мического» Достоевский, вероятнее всего, мог познакомить-
ся с ритуалом «праздника осла» и текстом «ослиной мессы», 
отзвуки которых различимы в романе «Идиот» [18].



ИЗВЕСТИЯ РАН. СЕРИЯ ЛИТЕРАТУРЫ И ЯЗЫКА                        2025 Том 84 № 1 с. 5–16

8	 ПОПОВА. РЕАЛЬНОСТЬ И ФАНТАСТИКА В ГРОТЕСКНО-КОМИЧЕСКИХ ЖАНРАХ	

а в 1914 г. – еще одна версия, подготовленная Мак-
сом Бауэром, впрочем, не сравнившаяся по попу-
лярности с предыдущей. 

Интерпретации гротеска с конца XV до послед-
ней четверти XVIII в. неизменно следовали в об-
щем русле ограничительной концепции мимесиса, 
вытесняющей сказочное воображение Средневе-
ковья и редуцирующей карнавальный смех. 

Нормативная система определяла рамки гро-
тескной фантастики и изобретения (несуществу-
ющего в природе, невозможного, невероятного) 
в процессе творчества: «Риторика и поэтика кон-
тролировали фантазию и фантазм с антично-
сти до конца XVIII в. Фантастическое все время 
вырывалось наружу, обозначая семантические 
поля запредельного, чрезмерного, невозможного 
и немыслимого, ограничивающие человека и его 
культуру» [19, S. 112]. 

Ослабление, а затем кризис нормативной систе-
мы во второй половине XVIII в. способствовали 
высвобождению гротескного как фантастиче-
ского, запредельного, немыслимого в визуальных 
и словесных формах искусства. Кайзер в середине 
XX в. выделил три эпохи, наиболее способство-
вавшие гротеску как реакции на позитивизм 
и рационализм прошлого: XVI век, романтизм 
начала XIX в. и XX век [20].

Третий этап в истории понятия ‘гротеск’ был 
связан с определяющим влиянием эстетики ро-
мантизма. Романтики теоретизировали гротеск 
как «апологию безобразного», противопоставив 
ее законам классицизма. После «Предисловия 
к “Кромвелю”» (1827) Виктора Гюго термин по-
лучает эстетическое толкование как «безобраз-
ное» и/или комическое: «В мировоззрении новых 
народов гротеск <…> играет огромную роль. Он 
встречается повсюду; с одной стороны, он созда-
ет уродливое и ужасное, с другой – комическое 
и шутовское» [21, т. 14, с. 86]. 

Романтики не дали системного определения 
‘гротескному’, его объему и содержанию, однако 
именно романтики закрепили понятие ‘гротеск’ 
за авторами и произведениями прошлого, поэтика 
и стиль которых не вписывалась в классическую 
норму. Десять глав “Les grotesques” (1853) Теофиля 
Готье посвящены десяти французским авторам, 
от конца Средневековья до начала правления 
Людовика XIV, среди которых Вийон, Сирано де 
Бержерак, Скюдери, Скаррон [22]. Но, пожалуй, 
самая известная история «реабилитации» по за-
конам эстетики гротеска связана с Франсуа Ра-
бле. Романтики переоткрыли Рабле как гротеск-
ного гения и отнесли его к немногочисленным 

«гениям человечества», по выражению Шатобри-
ана, «гениям-матерям», рождающим и вскарм-
ливающим остальных великих писателей своего 
народа. Таким образом Рабле постепенно занял 
место среди классиков французской литературы, 
но, как и положено гротескному гению, с краю, 
немного поодаль от общего порядка – как в Зер-
кальной галерее Большого Версальского дворца, 
шедевре «большого стиля» Людовика XIV, соеди-
нившего элементы классицизма и барокко.

Со второй половины XIX в. Рабле становится 
одной из центральных фигур в исследованиях, 
посвященных теории и истории гротескного: реа
лизма, стиля, романного нарратива10.

«История гротескной сатиры» Генриха Шнее
ганса (1894), сыгравшая важную роль в опреде-
лении гротеска и его жанровой идентификации, 
выстроена вокруг Рабле: в композиции исследо-
вания выделены три части: «Время до Рабле» – 
«Рабле» – «Время после Рабле». 

Шнееганс дает системное определение гроте-
ска как преувеличения недолжного, имеющего 
фантастический характер, и отграничивает гро-
теск от бурлеска и шутовства, со времен антоло-
гий Флёгеля легко смешивавшихся [23, S. 11]11.

Исследование Шнееганса, созданное на исходе 
XIX столетия, стояло у истоков теории гротеска 
XX в. 

Шнееганс проблематизировал роман Рабле 
как гротескный. Фантастическое преувеличение 
до невероятного и чудовищного как свойство гро-
тескного нарратива определяет особенности рабле-
зианского стиля и образности: чрезмерность и из-
быточность, длинные перечисления, бесконечные 
синонимические ряды и т.д. Эти особенности поэ-
тики и стилистики писателя станут предметом из-
учения раблезистики первой трети XX в.

«История гротескной сатиры» имела многолет-
нюю высокую репутацию в немецкой науке. По-
явившаяся до новой французской раблезистики 
и “Société des études rabelaisiennes” (1903), вплоть 
до начала 1930-х годов она была аргументом 
во франко-немецких спорах о методах исследо-
вания романа и языка писателя. 

10 «Бессмертных романов почти нет (без оговорки только 
Рабле, с оговоркою же Сервантес и Достоевский)», – резю-
мировал Бахтин полуторавекую историю и теорию европей-
ского и русского романа [16, т. 5, с. 139].
11 Во франкоязычных исследованиях примеры такого рода 
смешения по-прежнему фиксируются. Русская теория 
в большей степени ориентировалась на немецкую разграни-
чительную традицию, сформированную Шнеегансом.



	 POPOVA. REALITY AND FICTION IN GROTESQUE COMIC GENRES	 9

BULLETIN OF THE RAS: STUDIES IN LITERATURE AND LANGUAGE    2025 Volume 84 № 1 p. 5–16

«Гротескный гений» Рабле и его «лексический 
карнавал» оставались в фокусе немецкой рабле-
зистики, школы Карла Фосслера и Лео Шпит-
цера. В 1931 г., в лекции «К пониманию Рабле» / 

“Zur Auffassung Rabelais” [24] в связи с завершени-
ем Собрания сочинений под руководством Абе-
ля Лефрана, Шпитцер сформулировал существо 
методологических разногласий между школой 
Фослера, с одной стороны, и “Société des études 
rabelaisiennes”, с другой стороны. Среди прочего, 
возвращаясь к истокам, Шпитцер противопоста-
вил французской позитивистской критике как 
методологии – отчасти в качестве ответа Жану 
Платтару, утверждавшему, что Рабле в Германии 
не понят, хотя и обработан Фишартом в XVI в., 
а в XIX в. переведен и прокомментирован Гот-
лобом Регисом, – концептуальность немецкой 
филологии и привел в пример книгу Шнееганса, 
в которой впервые проблематизированы не ре-
ализм, а гротеск романа, и вместе с ним воз-
рождающее начало раблезианского смеха, по-
зволяющего «преодолеть страх». Впоследствии 
эти ключевые позиции, обозначенные Шпит-
цером со ссылкой на Шнееганса, – гротескная 
образность и преодолевающий страх смех – будут 
интересовать Бахтина12, хотя концепция Шне-
еганса подвергнется у него существенной кри-
тике13 (анализ и критику теории Шнееганса см.: 
[16, т. 4 (1), с. 39–40, 299–314; т. 4 (2), с. 56–57, 
327–340]). 

12 Связь теории Бахтина с немецкой традицией изучения 
гротескно-комического ясно осознавалась современниками, 
рецензентами и критиками. Л.Е. Пинский упоминает ис-
следование Шнееганса во внутренней рецензии на рукопись 
«Рабле» (1962) и констатирует существенный шаг вперед, 
сделанный Бахтиным: «Превосходство развиваемой теории 
гротеска сравнительно с концепцией Шнееганса, наиболее 
известной по этому вопросу, на мой взгляд, несомненно» 
[16, т. 4 (1), с. 647].
13 Критика Шнееганса также опосредована работами Шпит-
цера. Бахтин повторяет Шпитцера, выбирая для анализа 
концепции Шнееганса его бурлескную интерпретацию скар-
роновой травестии Вергилия и гротескную интерпретацию 
тени монастырской колокольни и карикатур на Наполео
на III [19, т. 4 (1), с. 39–40; 299–313]. Ср.: [21, S. 35 fff.]. Под-
робнее об этом в диссертации Шпитцера: «Das lächerliche 
kann sich nun nach Schneegans in 3 Formen darstellen: als das 
Possenhafte, das Burleske und das Groteske. Beispiel für das 
Possenhafte: eine altvenezianische Posse, wo Harlekin einem 
Stotterer, der ein Wort trotz aller Anstrengung nicht herausbringen 
kann, den Kopf in den Bauch rennt, wodurch das Wort aus seinem 
Munde “fliegt”. Beispiel für das Burleske: der “Virgile travesti” 
Scarron’s, für das Groteske die Äußerung Rabelais, daß selbst der 
Schatten eines Klosterturmes fruchtbar sei oder seine Anekdote 
von den zwei kleinen Mädchen, die ein Kerl, die eine vorn, die 
andere hinten, in Säcken einherträgt: dieser Skeptiker getraut 
sich nur für die Jungferschaft des vorderen Mädchens, das er 
fortwährend unter den Augen hatte, zu bürgen» [25, S. 27–28].

Отдельного разговора требует визуальный ряд 
книги, ассимилированный теорией XX в. Гротеск 
в изобразительном и словесном искусстве впер-
вые показаны в неразрывной связи: карикатура 
представлена как гротескная визуализация об-
раза, как верифицируемая иллюстрация к тексту. 
Гротеск карикатурно преувеличивает отрица-
тельное явление, поэтому гротеск, по Шнееган-
су, – всегда сатира, а в изобразительном ис-
кусстве – собственно карикатура, доведенная 
до фантастических пределов, выходящих за гра-
ницы вероятного14.

Специальный сюжет Шнееганса, ставший 
сквозным как в науке, так и в гротескном искус-
стве XX в., – анализ «Забавных снов Пантагрю-
эля» и их соотнесенности с персонажами рома-
на. “Les songes drolatiques de Pantagruel / ou sont 
contenues plusieurs figures de l’invention de maistre 
François Rabelais; & dernière œuvre d’iceluy pour la 
recreation des bons esprits” [26] – книга эстампов, 
выпущенная в 1565 г. издателем Ришаром Брето-
ном с улицы Сен-Жак (о нем см.: https://catalogue.
bnf.fr/ark:/12148/cb16258242s.public). 120 гравюр 
на дереве, выполненные предположительно 
Франсуа Депре, изображают гибридные гротеск-
но-комические фигуры по мотивам персонажей 
романа; авторство краткого вступительного тек-
ста (“Au lecteur salut”) и/или идеи (“l’invention”) 
книги приписывают Рабле, умершему за 12 лет 
до ее выхода в свет. 

Возникновение нового интереса к причудли-
вым «Снам», собирание и описание редких со-
хранившихся экземпляров книги эстампов от-
носятся к концу XVIII в. Первые переиздания 
появились в XIX в. Сначала “Les songes drolatiques 
de Pantagruel” были перепечатаны в составе Со-
брания сочинений Рабле – в 9-м томе “Edition 
variorum” Эсмангара / Esmangart и Жоанно / 
Johanneau (1823); позже вышли два отдельных 
издания: в 1869 г. – парижское, с ученым пре-
дисловием (Librairie Tross), в 1868 г. – женевское 
(Gay et fils editeurs). В предисловии Эдвина Трос-
са (E.T.) дан подробный анализ гротескных гра-
вюр и их соответствия персонажам романа Рабле; 
история издания и описание особенностей сохра-
нившихся экземпляров книги [27, p. V–XVIII].

Новая научная раблезистика, созданная уси-
лиями “Société des études rabelaisiennes”, к вопросу 

14 В качестве одного из примеров в «Истории гротескной са-
тиры» разобраны карикатуры на Наполеона III, построен-
ные на преувеличении большого носа императора. Гротеск-
ными являются те из них, где либо размеры носа доводятся 
до чудовищных размеров, либо нос имеет зооморфные чер-
ты, приобретает вид свиного пятачка или вороньего клюва. 



ИЗВЕСТИЯ РАН. СЕРИЯ ЛИТЕРАТУРЫ И ЯЗЫКА                        2025 Том 84 № 1 с. 5–16

10	 ПОПОВА. РЕАЛЬНОСТЬ И ФАНТАСТИКА В ГРОТЕСКНО-КОМИЧЕСКИХ ЖАНРАХ	

авторства относилась критично. (См. статью 
Жана Порше [28], одного из комментаторов пято-
го тома Собрания сочинений под руководством 
Абеля Лефрана и составителя научной библио-
графии и иконографии раблезистики [29]; [30]). 
Тем не менее, в генеральном каталоге Националь-
ной библиотеки Франции все издания “Les songes 
drolatiques de Pantagruel” сегодня привязаны к ав-
торскому списку Франсуа Рабле, а идея, сформу-
лированная в 1870 г. Ришаром Леклидом / Richard 
Lesclide, согласно которой Рабле если и не автор, 
то определенно «ключ к прочтению каждой из 
гравюр», – стала консенсусной. 

В русской теории «Сны» и их связь с романом 
Рабле исследовал Бахтин, со ссылкой на «Исто-
рию гротескной сатиры» Шнееганса. Книга 
Шнееганса была для Бахтина не только важным 
теоретическим источником, но и источником 
текста. Во времена работы над «Рабле» ни одно 
из французских изданий “Les songes drolatiques de 
Pantagruel” не было ему доступно15.

Шнееганс образцово кратко и точно излага-
ет историю «Снов», опираясь главным образом 
на предисловие Тросса [23, S. 291–292]; по париж-
скому изданию Тросса он цитирует текст и вос-
производит 14 из 120 гравюр, которые анализиру-
ет и «атрибутирует», т.е. соотносит с персонажами 
романа Рабле [23, S. 293–306].

Внимание к изобразительному ряду книги как 
к отражению мотивов и самого духа романа Ра-
бле в XX в. только нарастало. Гравюры тиражи-
ровались в составе собрания и по отдельности. 
Сальвадор Дали создал по их мотивам «сюиту» 
из 25 литографий, снискавшую репутацию едва 
ли не лучшей серии Дали-графика [32]16.

Примечательно, что трансформация рабле-
зианских мотивов и образов в эстетике сюрреа
лизма являлась предметом интереса Бахтина 
с середины 1940-х годов. В контексте судьбы 
раблезианской традиции – «посмертной исто-
рии Рабле и его смеха» – эта тема фиксируется 
в «Дополнениях и изменениях к “Рабле”» 1944 г. 
[16, т. 4 (1), с. 720–721]17.

15 Русское издание «Забавные сны Пантагрюэля» появилось 
в 2021 г. [31].
16 См. также: «От Рабле до Дали: “Сны Пантагрюэля”» / De 
Rabelais à Dali: “les songes drolatique de Pantagruel”: exposition 
au château d’Azay-le-Rideau, du 28 juin au 30 octobre 1994 [BNF, 
FRBNF12424017]. 
17 В редакции 1949–1950 гг., подготовленной по замечаниям 
ВАК и для ВАК, упоминание сюрреализма приобрело идео
логическую коннотацию, будучи интегрировано в «целую 
особую линию декадентского извращения раблезианско-
го смеха», начатую Максом Жакобом и Альфредом Жарри 

Во введении к книге (1965) судьба раблезиан-
ских форм и образов была проблематизирована 
в контексте теории и истории гротеска. Бахтин 
обозначил две линии гротеска в западно-евро-
пейской литературе XX в.: модернистский гротеск, 
связанный с традицией романтического гроте-
ска и развивающийся «под влиянием различных 
течений экзистенциализма», и реалистический 
гротеск, восходящий к традиции гротескного 
реализма и народной культуры, а в некоторых 
случаях непосредственно к карнавалу. К первой 
линии он отнес Альфреда Жарри, сюрреалистов, 
экспрессионистов; ко второй – Томаса Манна, 
Бертольда Брехта, Пабло Неруду [16, т. 4 (2), с. 57]. 

Опция ‘реалистический гротеск’ только отча-
сти явилась данью ограничительной политике 
издательства. Споры о реализме были централь-
ной проблемой времени, когда Бахтин обдумывал 
свою книгу, в первой редакции называвшейся 
«Франсуа Рабле в истории реализма». 

В русской теории 1930-х годов в отношении реализ-
ма Ренессанса преобладал термин ‘фантастический 
реализм’ (Георг Лукач, Ф.П. Шиллер, А.А. Гвоздев). 
Бахтин в рабочих записях выстроил понятийный ряд, 
отчасти синонимичный: гротескный – фантастиче-
ский – готический – фольклорный реализм18, – и пред-
почел ‘готический’ или ‘гротескный’ реализм19, отте-
няющий специфику ренессансной фантастики: 

<…> специфическая фантастичность Ренессансно-
го реализма унаследована им от готического реализма 
и от фольклора: это и есть то, что принято называть 
гротеском. Мы предпочитаем сохранить этот послед-
ний традиционный термин. Элемент фантазии есть 
во всяком подлинном художественном стиле, но дело 
в данном случае не в нем, а в особой концепции мате-
риально-телесного начала [16, т. 4 (1), c. 41]. 

*  *  *
Четвертый этап в истории понятия ‘гротеск’ 

связан с новыми теоретическими трендами, 

[16, т. 4 (1), с. 561]. К научному освещению проблемы Бахтин 
смог вернуться в начале 1960-х годов.
18 В отложенном предисловии к сборнику статей 1970–1971 гг. 
Бахтин пояснил: «Моя любовь к вариациям и к многообра-
зию терминов к одному явлению» [33, с. 360].
19 Экспертная комиссия ВАК по западной филологии 24 фев-
раля 1949 г., признав достоинства диссертации «Франсуа Рабле 
в истории реализма», указала на «грубые ошибки и искажения», 
в их числе на термин «готический реализм», – и постановила 
«просить ВАК вернуть тов. Бахтину М.М. работу на переработ-
ку с последующим представлением ее в экспертную комиссию» 
[16, т. 4 (1), с. 1089]. Термин ‘готический реализм’ был заменен. 
Бахтин выбрал ‘гротескный реализм’, сохраненный при пу-
бликации книги в 1965 г. Замена не составляла труда, как было 
сказано в работе: «Готический реализм в основном – гротеск-
ный (фантастический) реализм» [16, т. 4 (1), с. 674]).



	 POPOVA. REALITY AND FICTION IN GROTESQUE COMIC GENRES	 11

BULLETIN OF THE RAS: STUDIES IN LITERATURE AND LANGUAGE    2025 Volume 84 № 1 p. 5–16

сформированными ко второй половине XX в. Один 
из них был задан трагической концепцией гро-
теска Кайзера20: гротеск как выражение безлич-
ного «оно» / “es”, как художественная структура 
«отчужденного мира», в котором нарушены при-
вычные способы ориентации [20]. Гротеск в этих 
исследованиях является синонимом маньеризма, 
бурлеска, фэнтези, мрачного, ужасающего, абсурд-
ного, сюрреалистического [35], «эксцентричности 
и преднамеренной деформации человека» [36, p. 85], 
а гротескные образы могут мыслиться как способ 
«заклятия» демонических, разрушительных сил. 

Другой – альтернатива трагической концепции 
Кайзера, был продолжением линии, заданной 
книгой Бахтина о Франсуа Рабле21: гротеск как 
источник комического. Гротеск в этих исследо-
ваниях неразрывно связан с возрождающим на-
чалом смеха, позволяющим «преодолеть страх»; 
с концепцией неклассического (становящегося, 
незавершенного, карнавального) тела22 и с осо-
бым отношением «между телом и миром»23.

20 Критика книги Кайзера была инициирована Лео Шпит-
цером, указавшим на отсутствие анализа «аллегорических» 
гротесков позднего Средневековья [34].
21 Книга Бахтина о Рабле, изданная в 1965 г., также содержит 
критику концепции Кайзера. Следует, однако, иметь в виду, 
что бахтинская теория гротеска сложилась уже в редакции 
1940 г. (впервые: [16, т. 4 (1)]). В 1960-е годы Бахтин обновил 
круг научной литературы, включив в него исследования, вы-
шедшие за следующую четверть века. Таким образом, в его 
книге появился отклик на концепцию Кайзера, без коррек-
ции собственной теории.
22 Бахтин рассматривает два канона изображения тела: клас-
сический, сложившийся в Новое время в основном под вли-
янием античного канона, и гротескный «канон», имеющий 
фольклорные корни; его завершителем выступает Рабле. 
В рукописи первой редакции книги «Франсуа Рабле в исто-
рии реализма» (1939 – первая половина 1940 годов) сказано: 
«Вполне понятно, что канон завершенного индивидуаль-
ного тела допускает только акцентуацию экспрессивного 
порядка и не допускает резкого преувеличения<,> гипербо-
лизации отдельных моментов тела. Гротескная концепция, 
напротив, показывая становление тела, выдвигая на первый 
план точки его роста и выхода за свои индивидуальные пре-
делы, неизбежно стремится к преувеличению и гиперболи-
зации. Все то в теле, что принадлежит только индивидууму 
{(так сказать, сома)}, отступает на задний план, зато родо-
вые моменты, размыкающие индивидуальную замкнутость, 
показываются в их неиссякаемой продуктивности и росте, 
в их неограниченности, в их избыточности» [ОР РГБ. Ф. 527 
(М.В. Юдина), картон 24, ед. хр. 27: <тетрадь> 7, с. 605–б.н.]. 
(Грант РФФИ № 18-012-00693А «История идей сквозь при-
зму истории рукописей: генетическое исследование текста 
и подготовка к изданию рукописи М.М. Бахтина “Франсуа 
Рабле в истории реализма”». Публикуется впервые.)
23 Характерное для гротескного канона «ощущение мира че-
рез тело» эксплицировано в образах гротескной топографии, 
в пространственных ориентирах «смешанного», «двутелого 
тела»: «Горы и бездны – вот рельеф гротескного тела, или, 

Теория гротеска со второй половины XX в. раз-
вивается в парадигме, заданной книгами Кайзера 
и Бахтина24.

Гротеск в XX в. актуализирует проблему соот-
ношения реальности и фантастики в искусстве, 
классического, верифицируемого знания и не
официальной науки и подвергает испытанию 
аристотелевскую теорию мимесиса.

Гротеск повествует не о том, что было (как 
это делает историография), и не о том, что мог-
ло быть (как это делает эпос, трагедия, комедия), 
а о том, чего быть не могло, – о несуществующем 
в природе: о сочетании несочетаемого, о соеди-
нении несоединимого, о невозможных, неверо-
ятных, немыслимых гибридах. Недаром теория 
фантастического в последние десятилетия тесно 
связана с теорией мимесиса, с исследованием ви-
дов и форм миметического. Подражание приро-
де – только один из видов мимесиса; гротеск как 
форма фантастического также миметичен: «При 
всей своей неправдоподобности невозможное 
и абсурдное способствуют тому, чтобы социо
культура была неизбывно историчной и, значит, 
миметичной» [38].

Раблезистика первых десятилетий XX в. пред-
ложила алгоритм филологического исследования 
проблемы, вскрыв связь романа с современной 
ему действительностью, обнаружив за фанта-
стическими событиями и образами романа ре-
альную топографию, действительные события 
и реальных людей. Пантагрюэль путешествует 
по хорошо знакомым автору местам: например, 
гротескно-фантастический эпизод проглатыва-
ния паломников в салате и затопление их мочой 
происходят во дворе и в саду мызы Девиньер, изо-
браженных с топографической точностью.

Проблема реальности и фантастики в романе 
Рабле начала изучаться в 1880-е годы (см., на-
прим.: [39]), но специальной темой стала в из-
даниях “Société des études rabelaisiennes”. Метод 
«историко-филологической» критики текста, ис-
поведуемый Лефраном и его кругом, позволил со-
здать новое критическое издание с обширными 
комментариями и вступительными исследовани-
ями, изучить источники, подготовить научную 
биографию писателя, представить образ Рабле 
в историческом, духовном и поэтическом контек-
сте своего времени.

говоря на архитектурном языке, – башни и подземелья» 
[16, т. 4 (2), с. 341.
24 Во франкоязычных исследованиях даже существуют поня-
тия «бахтинский» и «кайзеровский» гротеск [37].



ИЗВЕСТИЯ РАН. СЕРИЯ ЛИТЕРАТУРЫ И ЯЗЫКА                        2025 Том 84 № 1 с. 5–16

12	 ПОПОВА. РЕАЛЬНОСТЬ И ФАНТАСТИКА В ГРОТЕСКНО-КОМИЧЕСКИХ ЖАНРАХ	

Вступительные исследования к томам кри-
тического издания [40]25 специально освещали 
проблему реальности в романе. Вторая глава вве-
дения к третьему тому называется «Реальность 
в “Пантагрюэле”» / «La réalité dans “Pantagruel”» 
и начинается с анализа значения «великой засу-
хи 1532 года» / “La grande sécheresse de 1532” для 
генезиса романа Рабле и выбора имени героя 
[41, p. XXVI–XXVII]. 

Тесная и непосредственная связь романа с ак-
туальной реальностью рассматривается Лефра-
ном как канва, как рамка (la trame) двадцатилет-
него литературного проекта Рабле, включающего 
Третью, Четвертую и Пятую книгу. Однако ее 
оформление неизменно возвращает ко второй 
книге как к истоку сюжетной перипетии, за-
данной именем героя, – к жаре / la saison chaude 
1532 г., актуализировавшей образ дьяволенка 
Пантагрюэля, обладающего «предательской» спо-
собностью пробуждать жажду.

Происхождение Пантагрюэля – генезис героя, 
литературные источники и «буфонная» этимоло-
гия26 его имени – становится центральной темой, 
генерирующей сюжет романа [41, p. XIV–XVII].

Пантагрюэль, в отличие от Гаргантюа, не был 
популярным персонажем народной книги, име-
ющим фольклорные корни. Поэтому коммента-
торы научных изданий, начиная с Марти-Лаво, 
специально освещали проблему источников, ис-
пользовавших имя ‘Pantagruel’ до Рабле [42, vol. IV, 
p. 158–160]. Лефран собрал и проанализировал 
известные тексты, сопоставив их с романом Рабле 
в аспекте генезиса типа героя [41, p. XIV–XVII]. 

Два главных источника имени героя, учтенные 
как в комментарии Марти-Лаво, так и в исследо-
вании Лефрана, – “Mystère des Actes des Apôtres”27 
и “Mystère St. Louis”28. В главе «Ад» / “Enfer” 

25 Предисловия к «Гаргантюа», «Пантагрюэлю» и «Третьей 
книге» после смерти Лефрана были изданы отдельной кни-
гой (1953). 
26 Бахтин, излагая проблему происхождения героя Второй 
книги по канве исследования Лефрана, предпочитает тер-
мин «бурлескная этимологизация».
27 «Мистерия деяний апостолов» (между 1451 и 1478 гг.) напи-
сана Симоном Гребаном / Simon Gréban, возможно, при уча-
стии его брата Арнуля / Аrnoul Gréban, позже переработана 
Жаном Прие / Jean Prier. Насчитывает более 60 000 стихов 
и более 500 персонажей; повествует об истории апостолов 
от Пятидесятницы до самоубийства Нерона. Измененная и 
расширенная версия пролога написана Жаном Шаппоно / 
Jean Chapponeau для представления в Бурже / Bourges, состо-
явшегося 15 апреля 1536 г. http://data.bnf.fr/fr/14501198
28 «Мистерия Людовика Святого»; единственный источ-
ник – рукопись, хранящаяся в Национальной библиотеке 
Франции (BNF, Paris, Département des manuscrits français 

первой книги первой части “Mystère des Actes des 
Apôtres” действует персонаж по имени Панта-
грюэль – petit diable Pantagruel, путешествующий 
по морям со своими братьями-компаньонами 
(ср.: Rabelais. Liv. II, ch. XIV), каждый из которых 
символизирует одну из четырех стихий: Панта-
грюэль – воду, Дагон / Dagon – землю, Фитон / 
Phiton – огонь и Арио / Aryot – воздух. Лефран 
проводит сопоставительный анализ дьяволен-
ка Пантагрюэля с героем Рабле [41, p. XV–XVII, 
XXII–XXIII], особенно отмечая значение водной 
(морской) стихии и связанный с ней мотив броса-
ния соли [41, p. XVI–XVII], ставший определяю-
щим для сюжета романа.

Таким образом, проблема реальности и фан-
тастики, исследованная в комментарии к на-
учному изданию романа, эксплицировала при-
сущее Рабле сочетание «космической широты 
мифа» с «предметной точностью реалистического 
романа».

Гротеск как сосуществование несовместимых 
реальностей, нормальности и распада нормаль-
ности, знакомого / родного и чужого / зловещего 
(Unheimliches) в романе «добрейшего и беззлобней-
шего метра Рабле» формирует не только исследо-
вательскую матрицу, но и практику преодоления 
страха, когнитивного диссонанса при встрече с чу-
жим / зловещим / жутким, невозможным и/или  
абсурдным. Природа смеха, способного преодо-
леть страх, обозначена в максиме Бахтина, сфор-
мулированной по итогам книги о Франсуа Рабле: 
«Веселая доброта как высшее определение боже-
ственного» [16, т. 4 (2), с. 609].

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. [Яновский Н.М.] Новый словотолкователь, рас-
положенный по алфавиту: содержащий разные 
в российском языке встречающиеся иностранные 
речения и технические термины...: В 3 т. СПб.: 
Тип. Акад. наук, 1803–1806. Т. 1, 1803. IV, 868 стб.

2. Словарь церковно-славянского и русского языка: 
В 4 т. СПб.: Имп. Акад. Наук, 1847.

3. Черных П.Я. Историко-этимологический словарь 
современного русского языка: В 2 т. 3-е изд., сте-
реотип. М.: Русский язык, 1999.

24331, XVes.), датируется 1470 г.; насчитывает 19 197 стихов, 
232 персонажа, представление рассчитано на три дня (https://
catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb16590770t.public). Впервые издана 
в 1871 г.: Le Mystère de Saint Louis roi de France publié pour la 
première fois dʼaprès un manuscrit de la Bibliothèque Nationale par 
Francisque Michel. Westminster: Nichols et fils, 1871.



	 POPOVA. REALITY AND FICTION IN GROTESQUE COMIC GENRES	 13

BULLETIN OF THE RAS: STUDIES IN LITERATURE AND LANGUAGE    2025 Volume 84 № 1 p. 5–16

4. Hocke G.R. Die Welt als Labyrinth. Manier und Manie 
in der europäischen Kunst. (Beiträge zur Ikonographie 
und Formgeschichte der europäischen Kunst von 1520 
bis 1650 und der Gegenwart.) Hamburg: Rowohlt, 1957. 
252 S., 254 Abb. [Rowohlts Deutsche Enzyklopädie, 
vol. 50–51].

5. Hocke G.R. Manierismus in der Literatur. Sprach-
Alchemie und esoterische Kombinationskunst. (Bei
träge zur vergleichenden europäischen Literaturge
schichte). Hamburg: Rowohlt, 1959. Kl.-8vo., 339 S., 
6 Abb. [Rowohlts Deutsche Enzyklopädie, vol. 82/83.]

6. Цицерон М.Т. Оратор / Пер. и прим. М.Л. Гаспа-
рова // Цицерон М.Т. Три трактата об ораторском 
искусстве / Под ред. М.Л. Гаспарова. М.: Наука, 
1972. 472 с.

7. Curtius E.R. Europäische Literatur und lateinisches 
Mittelalter. Neunte Auflage. Bern; München: Francke 
Verlag, 1978. 608 S.

8. Монтень М. Опыты [В 3 кн.]. Кн. 1 / Пер. А.С. Бобо-
вича; Вступ. ст. Ф.А. Коган-Бернштейн и М.П. Бас
кина; Коммент. А.С. Бобовича и Ф.А. Коган-
Бернштейн. М.; Л.: Изд. АНСССР, 1954. 557 с.

9. Montaigne M. de Essais // Montaigne M. de Œuvres 
complètes / Textes établis par Albert Thibaudet et 
Maurice Rat; introduction et notes par Maurice Rat. 
Paris: Gallimard, 1962.

10. Смирнов И.П. О гротеске и родственных ему ка-
тегориях // Семиотика страха / Сб. статей / Сост. 
Нора Букс и Франсис Конт. М.: Русский инсти-
тут: «Европа», 2005. С. 204–221. 

11. Flögel K.Fr. Geschichte des Burlesken. Leipzig: 
Schwickert, 1794. X, 260 S., [1] Bl.

12. Möser J. Harlekin oder Verteidigung des Groteske-
Komischen. 1761. 80 S.

13. Möser J. Harlekin oder Verteidigung des Groteske-
Komischen. Neue verbesserte Auflage. Bremen: Cra
mer, 1777. 96 S.

14. Flögel K.Fr. Geschichte der komischen Litteratur: 
In 4 Bde. Liegnitz; Leipzig: Siegert, 1784–1787. Bd. 1, 
1784, XX, 411, [1] S., [2] Bl.

15. Flögel K.Fr. Geschichte der Hofnarren. Liegnitz; 
Leipzig: Siegert, 1789. XX, 530 S., 2 ungezählte Blätter 
Bildtafeln.

16.	Бахтин М.М. Собрание сочинений: В 7 т. М.: Язы- 
ки славянских культур; Русские словари, 1996–2012.

17. Flögel’s Geschichte des Grotesk-Komischen: Neu 
bearbeitet und erweitert von Friedrich W. Ebeling. Neue 
rechtmässige Originalauflage mit den Originalkupfern. 
Lepzig: A. Werl, 1861. XII. 467 S. 42 Taf.

18. Попова И.Л. Другая вера как социальное безумие 
частного человека (Крик осла в романе Достоев-
ского «Идиот») // Семиотика безумия / Сб. ста-
тей / Сост. Нора Букс. Париж–М.: Европа, 2005. 
С. 95–108.

19. Lachmann R. Erzählte Phantastik. Zu Phantasie
geschichte und Semantik phantastischer Texte. Frank
furt am Main: Suhrkamp, 2002. 502 S.

20. Kayser W. Das Groteske. Seine Gestaltung in Malerei 
und Dichtung. Oldenburg: G. Stalling Verlag, 1961. 
228 p.

21. Гюго В. Собр. соч.: В 15 т. М.: Худ. лит., 1956.
22. Gautier Th. Les grotesques. Paris: Michel Lévy Frères, 

Librairies-Éditeurs, 1853. 400 p.
23. Schneegans H. Geschichte der grotesken Satire. 

Strassburg: Karl J. Trübner, 1894. 524 S. 28 Abb.
24. Spitzer Leo. Zur Auffassung Rabelais // Spitzer Leo. 

Romanische Stil- und Literaturstudien. Marburg: 
Elwertsche Verlagsbuchhandlung, 1931. S. 109–134. 
Перепечатано: Rabelais / Hgg. von August Buck / 
Wege der Forschung. Bd. CCLXXXIV. Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1973. S. 26–52.

25. Spitzer L. Die Wortbildung als stilistisches Mittel 
exemplifiziert an Rabelais. Halle a. S.: Verlag von Max 
Niemeyer, 1910. 

26. [Rabelais François, auteur prétendu du texte; Desprez 
François, graveur présumé] Les songes drolatiques 
de Pantagruel / ou sont contenues plusieurs figures 
de l’invention de maistre François Rabelais; & der
nière œuvre d’iceluy pour la recreation des bons 
esprits. Paris: Par Richard Breton, Rue S. Iaques, à 
l’Escrevisse d’argent, M.D.LXV. https://gallica.bnf.fr/
ark:/12148/btv1b84524043.item

27. Les songes drolatiques de Pantagruel / ou sont contenues 
plusieurs figures de l’invention de maistre François 
Rabelais / avec une introduction et des remarques par 
M.E.T. Paris: Libraire Tross, M DCCC LXIX.

28. Porcher J. L’auteur des Songes drolatiques de Pan
tagruel // Mélanges offerts à M. Abel Lefranc / 
M. Abel Lefranc par ses éléves et ses amis. Paris: Droz, 
1936. P. 229–232.

29. Porcher J. Bibliothèque nationale. Rabelais. Notices 
bibliographiques / avec une préface de Abel Lefranc. 
(Paris): Éditions des Bibliothèques nationales de 
France, 1933.

30. Fac-similé intégral de l’un de trois exemplaires co
nesrvés à la Bibliothèque national des Songes drolati
ques de Pantagruel. Mazenod, 1959. 

31. Рабле Ф. Забавные сны Пантагрюэля / Пер. 
А. Мурашов. М.: Изд. книжного магазина «Циол
ковский», 2021. 175 с.

32. Les Songes Drôlatiques de Pantаgruel. Geneva: 
Celami, 1973 (M. & L., 1398–1422).

33. Бахтин М.М. Эстетика словесного творчества. 
М.: Искусство, 1979. 424 c.

34. Spitzer L. Besprechung von: Wolfgang Kayser, Das 
Groteske: seine Gestaltung in Malerei und Dichtung 
(1958) // Das Groteske in der Dichtung / Нrsg. von 



ИЗВЕСТИЯ РАН. СЕРИЯ ЛИТЕРАТУРЫ И ЯЗЫКА                        2025 Том 84 № 1 с. 5–16

14	 ПОПОВА. РЕАЛЬНОСТЬ И ФАНТАСТИКА В ГРОТЕСКНО-КОМИЧЕСКИХ ЖАНРАХ	

Otto F. Best. Darmstadt, 1980. S. 50–68. [Wege der 
Forschung, 394]

35. Silhouette M. Le grotesque entre la marge et le cadre // 
Sociétés & Représentations. 2000/3 (No. 10), pp. 9–21. 
Éditions de la Sorbonne. https://www.cairn.info/

36. Pietzker C. Das Groteske // Das Groteske in der 
Dichtung (1971) / Нrsg. von Otto F. Best. Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1980. S. 85–102. 
[Wege der Forschung, 394]

37. Пухлий Ю.В. От «росписей из грота» до «гротеск
ного реализма». Франкоязычная рецепция поня-
тия «гротеск» и теории Михаила Бахтина // Во-
просы литературы. 2009. № 6. С. 427–459.

38. Смирнов И.П. Мимесис // Звезда. 2020. № 2. 
https://magazines.gorky.media/zvezda/2020/2/
mimesis.html

39. Rabelais François. Tout ce qui existe de ses Œuv
res: Gargantua – Pantagruel – Pantagrueline pro
gnostication – Almanachs – Sciomachie – Lettres – 
Opuscules pièces attribuées à Rabelais / Par Lois 
Moland. Paris: Garnier frères libraires-éditeurs, 1881.

40. Rabelais F. Œuvres de François Rabelais / éd. 
critique publ. par Abel Lefranc, Jacques Boulenger, 
Henri Clouzot, Paul Dorveaux, Jean Plattard et 
Lazare Sainéan. Paris: H. et Éd. Champion, éditeurs, 
[Libraires de la Société des études rabelaisiennes]. 
Vol. 1–5., 1912–1931.

41. Lefranc A. Introduction: Étude sur “Pantagruel” // 
Rabelais F. Œuvres. Édition critique publ. par A. Le
franc, J. Boulenger, H. Clouzot, P. Dorveaux, J. Plat
tard et L. Sainéan. T. 3. Paris: Libraire ancienne 
Éd. Champion; Libraires de la Société des études 
rabelaisiennes, 1922. P. I–CXI.

42. Les œuvres de Maistre François Rabelais: accom
pagnées d’une notice sur sa vie et ses ouvrages, d’une 
étude bibliographique, de variantes, d’un commentaire, 
d’une table de noms propres et d’un glossaire / par 
Ch. Marty-Laveaux. 6 vol. Paris, 1868–1903.

REFERENCES

1. [Janovskiy, N.M.] Novyj slovotolkovatel, raspolozhennyj 
po alfavitu: soderzhashhij raznye v rossijskom jazyke 
vstrechajushhiesja inostrannye rechenija i tehnicheskie 
terminy...: V 3 t. [A New Word Interpreter Arranged 
Alphabetically: Containing Different Foreign Phrases 
and Technical Terms Found in the Russian Language]. 
St. Petersburg: Tip. Akad. nauk Publ., 1803–1806. 
Vol. 1, 1803. IV, 868 columns. (In Russ.)

2. Slovar tserkovno-slavjanskogo i russkogo jazyka: 
V 4 t. [Dictionary of Church Slavonic and Russian: 
In 4 Vols.]. St. Petersburg: Imp. Akademia Nauk Publ., 
1847. (In Russ.)

3. Chernykh, P.Ja. Istoriko-etimologicheskij slovar sovre
mennogo russkogo jazyka: V 2 t. 3-e izd. [Historical 

and Etymological Dictionary of the Modern Russian 
Language in 2 Vols. The 3d Edition]. Moscow: Russkii 
jazyk Publ., 1999. [In Russ.]

4. Hocke, G.R. Die Welt als Labyrinth. Manier und Manie 
in der europäischen Kunst. (Beiträge zur Ikonographie 
und Formgeschichte der europäischen Kunst von 1520 
bis 1650 und der Gegenwart.) Hamburg: Rowohlt, 1957. 
252 S., 254 Abb. [Rowohlts Deutsche Enzyklopädie, 
vol. 50–51]. (In German)

5. Hocke, G.R. Manierismus in der Literatur. Sprach-Al
chemie und esoterische Kombinationskunst. (Beiträge 
zur vergleichenden europäischen Literaturgeschichte). 
Hamburg: Rowohlt, 1959. Kl.-8vo., 339 S., 6 Abb. 
[Rowohlts Deutsche Enzyklopädie, vol. 82–83.] 
(In German)

6. Cicero, M.T. Orator. Perevod i primechanija M.L. Gaspa
rova [The Orator. Translation and Notes of Gaspa
rov, M.L.]. Cicero, M.T. Tri traktata ob oratorskom 
iskusstve. Pod red. M.L. Gasparova. Moscow: Nauka 
Publ., 1972. 472 p. (In Russ.)

7. Curtius, E.R. Europäische Literatur und lateinisches 
Mittelalter. Neunte Auflage. Bern; München: Francke 
Verlag, 1978. 608 S. (In German)

8. Montaigne, M. de. Opyty [V 3 kn.]. Kn. 1. Per. A.S. Bo
bovicha; Vstup. st. F.A. Kogan-Bernshtein i M.P. Bas
kina; Komment. A.S. Bobovicha i F.A. Kogan-Bernshtein 
[Essays: In 3 Books. Book 1. Translation of Bo
bovitch, A.S. Introduction of Kogan-Bernstein, F.A. 
and Baskin, M.P. Commentaries of Bobovitch, A.S. 
and Kogan-Bernstein, F.A.]. Moscow, Leningrad: Izd. 
AN USSR Publ., 1954. 557 p. (In Russ.)

9. Montaigne, M. de. Essais. Montaigne M. de. Œuvres 
complètes. Textes établis par Albert Thibaudet et 
Maurice Rat; introduction et notes par Maurice Rat. 
Paris: Gallimard, 1962. (In French)

10. Smirnov, I.P. O groteske i rodstvennyh emu kategorijah 
[About the Grotesque and Related Categories]. Semiotika 
straha. Sbornik statej. Sostaviteli Nora Buks i Fransis Kont 
[The Semiotics of Fear. Collected Articles. Compilers 
Bux, Nora and Conte, Francis]. Moscow: Russkij institut: 

“Europa” Publ., 2005, pp. 204–221. (In Russ.) 
11. Flögel, K.Fr. Geschichte des Burlesken. Leipzig: 

Schwickert, 1794. X, 260 S., [1] Bl. (In German)
12. Möser, J. Harlekin oder Verteidigung des Groteske-

Komischen. 1761. 80 S. (In German)
13. Möser, J. Harlekin oder Verteidigung des Groteske-

Komischen. Neue verbesserte Auflage. Bremen: Cra
mer, 1777. 96 S.

14. Flögel, K.Fr. Geschichte der komischen Litteratur: 
In 4 Bde. Liegnitz; Leipzig: Siegert, 1784–1787. Bd. 1, 
1784, XX, 411, [1] S., [2] Bl. (In German)

15. Flögel, K.Fr. Geschichte der Hofnarren. Liegnitz; 
Leipzig: Siegert,1789. XX, 530 S., 2 ungezählte Blätter 
Bildtafeln. (In German)



	 POPOVA. REALITY AND FICTION IN GROTESQUE COMIC GENRES	 15

BULLETIN OF THE RAS: STUDIES IN LITERATURE AND LANGUAGE    2025 Volume 84 № 1 p. 5–16

16. Bakhtin, M.M. Sobranie sochinenii: V 7 t. [Collection of 
Works in 7 Vols.]. Moscow: Jazyki slavjanskikh kultur 
Publ.; Russkie slovari Publ., 1996–2012. (In Russ.) 

17. Flögel’s Geschichte des Grotesk-Komischen: Neu 
bearbeitet und erweitert von Friedrich W. Ebeling. 
Neue rechtmässige Originalauf lage mit den Origi
nalkupfern. Lepzig: A. Werl, 1861. XII. 467 S. 42 Taf. 
(In German)

18. Popova, I.L. Drugaja vera kak socialnoe bezumie 
chastnogo cheloveka (Krik osla v romane Dostoevskogo 

“Idiot”) [An Alternative Faith as Social Dementia in a 
Private Person (The ‘Donkey’s Brayʼ in Dostoevskyʼs 
Idiot]. Semiotika bezumija. Sbornik statej. Sost. Nora 
Buks [The Semiotics of Madness. Collected Articles. 
Compiler Bux, Nora]. Paris–Moscow: “Europa” Publ., 
2005, pp. 95–108. (In Russ.)

19. Lachmann, R. Erzählte Phantastik. Zu Phantasie
geschichte und Semantik phantastischer Texte. Frank
furt am Main: Suhrkamp, 2002. 502 S. (In German)

20. Kayser, W. Das Groteske. Seine Gestaltung in Ma
lerei und Dichtung. Oldenburg: G. Stalling Verlag, 
1961. 228 S. (In German)

21. Hugo, V. Sobranie sochinenii: V 15 t. [Collection of 
Works in 15 Vols.]. Moscow: Khudozhestvennaia 
literatura Publ., 1956. (In Russ.)

22. Gautier, Th. Les grotesques. Paris: Michel Lévy 
Frères, Librairies-Éditeurs, 1853. 400 p. (In French)

23. Schneegans, H. Geschichte der grotesken Satire. 
Strassburg: Karl J. Trübner, 1894. 524 S. 28 Abb. 
(In German)

24. Spitzer, Leo. Zur Auffassung Rabelais. Spitzer, Leo. 
Romanische Stil- und Literaturstudien. Marburg: 
Elwertsche Verlagsbuchhandlung, 1931. S. 109–134. 
Reprinted: Rabelais. Hgg. von August Buck. Wege 
der Forschung. Bd. CCLXXXIV. Darmstadt: Wis
senschaftliche Buchgesellschaft, 1973. S. 26–52. 
(In German)

25. Spitzer, L. Die Wortbildung als stilistisches Mittel 
exemplifiziert an Rabelais. Halle a. S.: Verlag von Max 
Niemeyer, 1910. (In German)

26. [Rabelais François, auteur prétendu du texte; Desprez 
François, graveur présumé] Les songes drolatiques 
de Pantagruel, ou sont contenues plusieurs figures 
de l’invention de maistre François Rabelais; & 
dernière œuvre d’iceluy pour la recreation des bons 
esprits. Paris: Par Richard Breton, Rue S. Iaques, à 
l’Escrevisse d’argent, M.D.LXV. https://gallica.bnf.fr/
ark:/12148/btv1b84524043.item (In French)

27. Les songes drolatiques de Pantagruel, ou sont contenues 
plusieurs figures de l’invention de maistre François 
Rabelais. Avec une introduction et des remarques 
par M.E.T. Paris: Libraire Tross, M DCCC LXIX. 
(In French) 

28. Porcher, J. L’auteur des Songes drolatiques de 
Pantagruel. Mélanges offerts à M. Abel Lefranc. 

M. Abel Lefranc par ses éléves et ses amis. Paris: Droz, 
1936, pp. 229–232. (In French)

29. Porcher, J. Bibliothèque nationale. Rabelais. Notices 
bibliographiques. Avec une préface de Abel Lefranc. 
(Paris): Éditions des Bibliothèques nationales de 
France, 1933. (In French)

30. Fac-similé intégral de l’un de trois exemplaires 
conesrvés à la Bibliothèque national des Songes 
drolatiques de Pantagruel. Mazenod, 1959. (In French)

31. Rabelais, F. Zabavnye sny Pantagruel’a, per. A. Mu
rashov [The Drolatic Dreams of Pantagruel. Transl. 
by Murashov, A.]. Moscow: Izd. knizhnogo magazina 

“Tsiolkovskiy” Publ., 2021. 175 p. (In Russ.)
32. Les Songes Drôlatiques de Pantаgruel. Geneva: 

Celami, 1973 (M.&L. 1398–1422). (In French)
33. Bakhtin, M.M. Estetika slovesnogo tvorchestva [The 

Aesthetics of Verbal Creativity]. Moscow, Iskusstvo 
Publ., 1979. 424 p. (In Russ.)

34. Spitzer, L. Besprechung von: Wolfgang Kayser, Das 
Groteske: seine Gestaltung in Malerei und Dichtung 
(1958). Das Groteske in der Dichtung. Hrsg. von 
Otto F. Best. Darmstadt, 1980. S. 50–68. [Wege der 
Forschung, 394] (In German)

35. Silhouette, M. Le grotesque entre la marge et le 
cadre. Sociétés & Représentations. 2000-3 (No. 10), 
pp. 9–21. Éditions de la Sorbonne. https://www.cairn.
info/ (In French) 

36. Pietzker, C. Das Groteske. Das Groteske in der Dich
tung (1971). Hrsg. von Otto F. Best. Darmstadt: Wissen
schaftliche Buchgesellschaft, 1980. S. 85–102. [Wege 
der Forschung, 394] (In German)

37. Pukhliy, Ju.V. Ot “rospisej iz grota” do “grotesknogo 
realizma”. Frankojazychnaja retsepcija ponjatija “gro
tesk” i teorii Mihaila Bakhtina [From “Paintings from 
the Grotto” to “Grotesque Realism”. The French 
Reception of the Concept of “Grotesque” and the 
Theory of Mikhail Bakhtin]. Voprosy literatury [Topics 
in the Study of Literature]. 2009, No. 6, pp. 427–459. 
(In Russ.)

38. Smirnov, I.P. Mimesis [Mimesis]. Zvezda [The Star]. 2020, 
No. 2. https://magazines.gorky.media/zvezda/2020/2/
mimesis.html (In Russ.)

39. Rabelais, François. Tout ce qui existe de ses Œuv
res: Gargantua – Pantagruel – Pantagrueline pro
gnostication – Almanachs – Sciomachie – Lettres – 
Opuscules pièces attribuées à Rabelais. Par Lois 
Moland. Paris: Garnier frères libraires-éditeurs, 1881. 
(In French)

40. Rabelais, F. Œuvres de François Rabelais. Éd. 
critique publ. par Abel Lefranc, Jacques Boulenger, 
Henri Clouzot, Paul Dorveaux, Jean Plattard et 
Lazare Sainéan. Paris: H. et Éd. Champion, éditeurs, 
[Libraires de la Société des études rabelaisiennes]. 
Vol. 1–5., 1912–1931. (In French)



ИЗВЕСТИЯ РАН. СЕРИЯ ЛИТЕРАТУРЫ И ЯЗЫКА                        2025 Том 84 № 1 с. 5–16

16	 ПОПОВА. РЕАЛЬНОСТЬ И ФАНТАСТИКА В ГРОТЕСКНО-КОМИЧЕСКИХ ЖАНРАХ	

41. Lefranc, A. Introduction: Étude sur “Pantagruel”. 
Rabelais, F. Œuvres. Édition critique publ. par 
A. Lefranc, J. Boulenger, H. Clouzot, P. Dorveaux, 
J. Plattard et L. Sainéan. T. 3. Paris: Libraire ancienne 
Éd. Champion; Libraires de la Société des études 
rabelaisiennes, 1922., pp. I–CXI. (In French)

42. Les œuvres de Maistre François Rabelais: accom
pagnées d’une notice sur sa vie et ses ouvrages, d’une 
étude bibliographique, de variantes, d’un commentaire, 
d’une table de noms propres et d’un glossaire, 
par Ch. Marty-Laveaux. 6 vol. Paris, 1868–1903.  
(In French)

Дата поступления материала в редакцию: 24 сентября 2024 г.
Статья поступила после рецензирования и доработки: 30 сентября 2024 г.

Статья принята к публикации: 7 октября 2024 г.
Дата публикации: 28 февраля 2025 г.

Received by Editor on September 24, 2024
Revised on September 30, 2024

Accepted on October 7, 2024
Date of publication: February 28, 2025


