
ИЗВЕСТИЯ РАН. СЕРИЯ ЛИТЕРАТУРЫ И ЯЗЫКА / STUDIES IN LITERATURE AND LANGUAGE  
2025, том 84, № 1

 

114

Ключевые слова: И.С. Тургенев, литература, позднее творчество, интертекстуальность, вечные 
образы

Для цитирования: Хао Цзинцзин. Вечные образы в позднем творчестве И.С. Тургенева // Известия 
Российской академии наук. Серия литературы и языка. 2025. Т. 84. № 1. С. 114–120. DOI:  10.31857/
S1605788025010106

Резюме. Статья посвящена исследованию трансформации и развития вечных образов в позднем 
творчестве И.С. Тургенева (1860–1870-е годы). Автор приходит к выводу о постепенном усложне-
нии характеров персонажей и сюжетов в поздних повестях и романах, а также о противопоставле-
нии новых женских типов мужским типам Гамлета, Фауста и Дон Кихота. 

Аспирант Санкт-Петербургского государственного университета,
Россия, 199034, Санкт-Петербург, Университетская наб., д. 7-9

haojingjing1983@foxmail.com

© 2025 г.      Хао Цзинцзин

Вечные образы в позднем творчестве И. С. Тургенева

Оригинальная статья / Original Article

DOI: 10.31857/S1605788025010106

Eternal Images in the Late Narratives of I. S. Turgenev
© 2025      Hao Jingjing

Postgraduate student of St. Petersburg State University,
7-9 Universitetskaya Embankment, St. Petersburg, 199034, Russia

haojingjing1983@foxmail.com
Abstract. The article is devoted to the study of the transformation and development of eternal images in the 
late works of I.S. Turgenev (1860–1870s). The author comes to the conclusion about the gradual complication 
of the characters and plots in late novels and novels, and the opposition of new female types to the male types 
of Hamlet, Faust and Don Quixote. 
Keywords: I.S. Turgenev, literature, later creativity, intertextuality, eternal images

For citation: Hao Jingjing. Vechnye obrazy v pozdnem tvorchestve I.S. Turgeneva [Eternal Images in the Late 
Narratives of I.S. Turgenev]. Izvestiâ Rossijskoj akademii nauk. Seriâ literatury i âzyka [Bulletin of the Russian 
Academy of Sciences: Studies in Literature and Language]. 2025, Vol. 84, No. 1, pp. 114–120. (In Russ.) 
DOI: 10.31857/S1605788025010106

В творчестве Тургенева в 1850–1860-е годы 
ведущим мотивом, как справедливо отмечает 
И.А. Беляева [1], была «фаустиниана». Прора-
батывая образ Фауста в ранних произведениях, 
например, в повести «Фауст», романах «Рудин» 
и «Дворянское гнездо», Тургенев обобщает свое 
представление о Фаусте в романе «Отцы и дети», 
где тип Базарова отчасти олицетворяет самого 
главного героя Гёте, а Фенечка – Гретхен. Фауст 
Гёте жаждет быть сверхчеловеком, возвысить-
ся над остальными «жалкими червями» за счет 

бесстрастной науки и анализа, отрицая человече-
ские чувства как проявление слабости. Тургенев 
же приводит главного героя своего романа к мыс-
ли о необходимости самоограничения, служения 
другим. 

Иначе изображает Тургенев и судьбу женских 
персонажей, выражая одну из характерных черт 
общества второй половины XIX века – расши-
рение прав женщин, их превращение в субъект 
социальных отношений. Так, если у Гёте Гретхен 



	 HAO JINGJING. ETERNAL IMAGES IN THE LATE NARRATIVES OF I. S. TURGENEV	 115

BULLETIN OF THE RAS: STUDIES IN LITERATURE AND LANGUAGE    2025 Volume 84 № 1 p. 114–120

сходит с ума и оказывается презираема обще-
ством, Елена – погибает, не пережив гибели об-
щего с Фаустом сына, то в позднем творчестве 
Тургенева героини получают право на счастье. 
Фенечка-Гретхен является читателю счастливой, 
пусть и невенчанной, женой и матерью. Анна 
Сергеевна Одинцова – своего рода фаустовская 
Елена – после смерти Базарова продолжает ве-
рить, что, возможно, сможет полюбить кого-то 
в будущем. 

Как и у Гёте, у Тургенева противопоставля-
ются красота небесная – Анна-Елена и красота 
земная – Фенечка-Гретхен. Однако за счет изме-
нения финала Тургенев ставит вопрос о значении 
духовных идеалов в жизни человека переходного 
времени. Человек погибает, так и не познав люб-
ви, но своеобразным утешением читателю оказы-
вается любовь близких, ухаживающих за его мо-
гилой. У Гёте же Фауста спасает земная любовь 
в лице Гретхен, тогда как вызванная из небытия 
совершенная красота в форме Елены исчезает, 
оставив после себя лишь нетелесное платье. 

Через образы Базарова, Фенечки, Анны Сер-
геевны Тургенев вводит в литературный кон-
текст новые типы персонажей, чьей задачей было 
представить новые для России второй половины 
XIX века духовные и социальные явления. 

Следует отметить, что в период создания ана-
лизируемых произведений Тургенев покинул 
Россию и жил в Европе, активно встречаясь с из-
вестными писателями того времени – Ч. Дик-
кенсом, Э. Золя, Г. Флобером, Ги де Мопассаном, 
Ж. Санд, В. Гюго, что несомненно оказало значи-
тельное влияние на его творчество. В частности, 
этим можно объяснить трансформацию и услож-
нение женских персонажей, а также объединение 
черт мужских и женских образов в характерах ге-
роев и героинь поздних рассказов [2].

Не менее значительным было влияние тенден-
ции к реализму, которая развивается в русской ли-
тературе второй половины XIX века (см.: [3]; [4]; [5]), 
а также творчества русских писателей начала 
XIX века. Так, в произведениях Тургенева обраща-
ют на себя внимание большое количество упомина-
ний «Евгения Онегина» Пушкина, отсылок к лер-
монтовскому Печорину, гоголевские мотивы. 

Анализ корпуса произведений Тургенева, на-
писанных в период 1850–1870-х годов, позволил 
определить два вектора формирования образов – 
поиск нового типа героя и введение женских ти-
пов как самостоятельной единицы сюжета. 

В ранних произведениях Тургенев пытает-
ся поместить «вечные образы» европейской 

литературы в российскую действительность, на-
деляя их чертами, характерными для типа «лиш-
него человека». В персонажах поэмы «Параша», 
рассказа «Гамлет Щигровского уезда» (1848), по-
вестей «Фауст» (1855) и «Первая любовь» (1860) 
раскрываются, с одной стороны, черты Гамлета, 
Фауста, Вертера, Дон Жуана, а с другой – прояв-
ляются черты скучающего, праздного, неспособ-
ного к действию человека. Тургенев, будучи хоро-
шо знакомым с прозой Пушкина и Лермонтова, 
высоко ценил их попытки изобразить формиру-
ющийся в России начала XIX века тип «лишнего 
человека». 

В 1860 г. в речи, посвященной вышедшим 
в русском переводе «Гамлету» и «Дон Кихо-
ту», Тургенев впервые противопоставляет два 
этих типа, очевидно симпатизируя Дон Кихоту 
и представляя Гамлета в качестве человека, со-
средоточенного исключительно на себе, не спо-
собного к соединению с другим и потому совер-
шенно бесплодного. Тургенев отмечает: «Правда, 
в наше время Гамлетов стало гораздо более, чем 
Дон-Кихотов; но и Дон-Кихоты не перевелись» 
[6, т. 5, с. 331].

Именно тип Гамлета развивается наиболее 
ярко в образе «лишнего человека», не способно-
го на поступки, погруженного лишь в сомнения 
по поводу собственной личности, собственного 
будущего, собственных решений, но игнорирую-
щего любые проявления внешнего мира. Таким 
героем гамлетовского типа предстает Санин в по-
вести «Вешние воды». В самом начале повести 
Тургенев представляет читателю главного героя, 
описывающего собственное «отвращение к жиз-
ни», которое Тургенев приписывает и Гамлету. 
Но отвращение это имеет лишь одну цель – отте-
нить внутренние переживания героя о прошедшей 
юности и ошибке, совершенной много лет назад. 

В первой части повести отношения Санина 
и Джеммы встраиваются в линию взаимодей-
ствия образов Гамлета и Офелии. Джемма – не-
винная девушка, слушает мать, принимая все ее 
советы и решения. Об этом свидетельствует и тот 
факт, что до появления Санина, Джемма была по-
молвлена с господином Клюбером, перспектив-
ным торговцем, которого она не любила. 

Увлечение Саниным должно было, если следо-
вать логике Шекспира, привести Джемму к гибе-
ли, однако Тургенев отходит от этой сюжетной 
линии и предлагает иное решение. Санин остав-
ляет возлюбленную, отправляясь за границу 
с другой женщиной, но вместе с тем уверен в не-
продолжительности своей отлучки. И если Гам-
лет покидает Офелию из-за своей одержимости 



ИЗВЕСТИЯ РАН. СЕРИЯ ЛИТЕРАТУРЫ И ЯЗЫКА                        2025 Том 84 № 1 с. 114–120

116	 ХАО ЦЗИНЦЗИН. ВЕЧНЫЕ ОБРАЗЫ В ПОЗДНЕМ ТВОРЧЕСТВЕ И. С. ТУРГЕНЕВА	

справедливостью, то Санин оставляет Джемму, 
казалось бы, ради их совместного счастья. 

Во второй части повести Тургенев, как и в слу-
чае с романом «Отцы и дети», изменяет классиче-
скому сюжету, предоставляя брошенной героине 
право на построение новой жизни и удачное за-
мужество. В отличие от слабых, чувствительных, 
зависимых женщин, как, например, Ася из од-
ноименного рассказа, Джемма – как и Наталья 
Ласунская из «Рудина» и Татьяна Шестова из 
«Дыма» – являет собой новый тип – тип сильной 
женщины, способной выстроить свою собствен-
ную жизнь после предательства «слабого мужчи-
ны». Через судьбу Джеммы Тургенев продолжает 
начатую полемику с Гёте, показывая, что судьба 
человека находится в его собственных руках.

Одной из характерных черт классической ев-
ропейской литературы является подверженность 
героя воле рока, судьбы, не зависящих от него об-
стоятельств. Фауст не может управлять Мефисто-
фелем и самим собой, герои Шекспира оказыва-
ются бессильны перед лицом смерти и погибают. 
Тургенев же, спасая своих героев, намечает перед 
своими новыми модификациями «вечных обра-
зом» новый путь. 

Потребность в переосмыслении сюжетов и лю-
бовных взаимоотношений персонажей возникает 
у Тургенева после близкого знакомства с Ж. Санд 
(см.: [7]; [8]). 

При этом следует отметить, что интеграция 
типов Ж. Санд в русскую беллетристику прошла 
определенную эволюцию. И если в 1850-е годы 
центральным «жоржсандовским» сюжетом стано-
вится сюжет романа «Жак», где помимо «слабого» 
мужского образа присутствует сильный тип, то 
к 1860-м годам на первый план выходит образ глав-
ного героя романа «Орас» («Horace») [9, c. 58–62].  
Яркая характеристика романа была примерно в те 
же годы сделана Л.Н. Толстым: «Я читал Horace. 
Правду сказал брат, что эта личность похожа 
на меня. Главная черта: благородство характе-
ра, возвышенность понятий, любовь к славе, — 
и совершенная неспособность ко всякому труду. 
Неспособность эта происходит от непривычки, 
а непривычка — от воспитания и тщеславия» 
[10, c. 46]. 

Аналогично характеризует героев поздних 
тургеневских рассказов П.В. Анненков, кото-
рый указывает на сходство их с самим писателем: 
«Мужской [тип] – отражение натуры самого Тур-
генева (“развитой, но запутанный и слабый муж-
чина”). Герои Тургенева, как неоднократно и он 

сам, пытаются преодолеть собственную “расплы-
вчатость” и неуверенность» (цит. по: [1]).

В современных исследованиях «жоржсан-
довских» черт в поздних произведениях Тур-
генева на первый план выходит описание типа 
«сильной женщины», не зависимой от мужчины 
(см.: [11, с. 112–113]; [12, с. 156]). Однако при глу-
боком анализе текста рассказов становится по-
нятно, что главной мыслью Тургенева является 
независимость счастья женщины от любви кон-
кретного мужчины, усложнение их характеров 
в том числе за счет введения в них черт «вечных 
образов» мужского типа.  

Так, в рассказе «Вешние воды» Джемма прояв-
ляет видимую силу и самостоятельность, она уез-
жает в Америку, где удачно выходит замуж, про-
щая Санину его предательство с той легкостью 
и снисходительностью, которая не свойственна 
слабым натурам. 

Интересным представляется и образ Марьи 
Николаевны Полозовой. Её яркость и красота, 
а также распущенность и сладострастие отсыла-
ют к «вечным образам» Елены Троянской и Ме-
фистофеля. В трагедии Гёте эти образы разделе-
ны: Елена представляет собой вечную красоту 
и женственность Елены Троянской, а Мефисто-
фель изобличает человеческие пороки, вводя 
Фауста в искушение. Тургенев объединяет их 
в Марье Николаевне, превращая Санина-Гамлета 
в Санина-Фауста.

Еще одним отличием «Елены» Тургенева от пер
сонажа «Фауста» является отсутствие у Полозо
вой физической красоты («И не то, чтобы она 
была отъявленная красавица: в ней даже доволь-
но явственно сказывались следы ее плебейского 
происхождения. Лоб у ней был низкий, нос не-
сколько мясистый и вздернутый; ни тонкостью 
кожи, ни изяществом рук и ног она похвалиться 
не могла» [6, т. 8, с. 344]. Муж Марьи Николаевны 
ни в чем ей не перечит, хотя знает о её увлечениях 
и многочисленных любовниках. 

Сцена переговоров Санина с Марьей Нико-
лаевной также отсылает к «Фаусту» Гёте: Санин 
выступает в роли Фауста, мечтающего получить 
славу и средства для того, чтобы обрести любовь. 
Марье Николаевне Тургенев отводит роль Ме-
фистофеля. Сцена прогулки на лошадях, в ходе 
которой Марья Николаевна соблазняет Санина, 
наиболее ярко представляет соединение образов 
Елены и Мефистофеля – невероятной природной 
женственности и цинично откровенного изъяв-
ления человеческого порока. Полозова выигрыва-
ет спор с мужем, как Мефистофель выигрывает 



	 HAO JINGJING. ETERNAL IMAGES IN THE LATE NARRATIVES OF I. S. TURGENEV	 117

BULLETIN OF THE RAS: STUDIES IN LITERATURE AND LANGUAGE    2025 Volume 84 № 1 p. 114–120

спор с Богом, но очаровывает Санина она своей 
невероятной красотой природной женственности, 
а не прямым предложением выгоды.

Вместе с тем, отношения Марьи Николаевны 
с мужем, её деловая хватка, способность жить 
в свое удовольствие – типичные черты «жоржсан-
довского» женского типа. Полозова, наигравшись 
с Саниным, прогнала его, отправившись навстре-
чу новым приключениям. 

В жизни Тургенев наблюдал не одну похожую 
историю, когда яркая женщина была замужем 
за «слабым и безвольным» мужчиной, позволяя 
себе любить других мужчин. Например, можно 
увидеть сходство Марьи Николаевны с Авдотьей 
Панаевой, возлюбленной Некрасова, которую 
Тургенев знал со времен начала его сотрудниче-
ства с журналом «Современник». 

Таким образом, персонаж Полозовой в повести 
«Вешние воды», опираясь на черты «вечных обра-
зов», реалистично представляет перед читателем 
трансформирующийся мир современной писате-
лю семьи. Тема семейных отношений была акту-
альна для российского общества. Упадок семей-
ных ценностей, как и нарастающее недовольство 
бесправием и бедностью народа, знаменовали 
наступление новой эпохи. 

Несмотря на продолжающийся литературный 
диалог с Гёте и увлечение феминистскими иде-
ями Санд, Тургенев в 1860–1870-е годы продол-
жает разрабатывать «шекспировские» сюжеты 
и образы. Однако в отличие от ранних произве-
дений, где главной задачей писателя была адап-
тация наднациональных сюжетов к российской 
действительности, в поздних рассказах Тургенев 
критикует «гамлетовские» черты и противопо-
ставляет им образ Дон Кихота. 

Типы Тургенева в отличие от классических 
вечных образов обращаются не только и даже 
не столько к внутреннему миру героев, сколь-
ко к отражению в душевных переживаниях со-
циальной действительности, черт времени. Так, 
И.О. Волков пишет: «В результате сопутствую-
щая эпическому изображению шекспировская 
образность делает возможным представить не-
ординарную личность в качестве яркого вырази-
теля масштабных противоречий русской жизни. 
Но человек у Тургенева не остается лишь в фор-
мальной роли транслятора изменений окружаю-
щей действительности. Как и Шекспир, писатель 
в этой сопричастности заключает трагедию ин-
дивидуального существования, раскрывает глу-
бину человеческого восприятия сложных процес-
сов внешнего мира» [13] (ср.: 14]). 

Одним из наиболее интересных с точки зре-
ния анализа вечных образов в творчестве Турге-
нева является рассказ «Пунин и Бабурин», напи-
санный в 1874 г. Рассказ ведется от лица мелкого 
чиновника дворянского происхождения Петра 
Петровича, воспитанного бабушкой. Петр Пе-
трович в данном случае фактически представляет 
собой тип «лишнего человека», которому проти-
востоит «деятельный» тип, отсылающий к герою 
Сервантеса. 

Гамлетовский тип воплощается, прежде всего, 
в Бабурине – строгом философе, республикан-
це, отрицающем старый порядок. Но в характере 
Бабурина Тургенев воплощает и светлые стороны 
образа, которые добавляются в позднем творче-
стве писателя, – честь, приверженность идеалам, 
готовность идти до конца в отстаивании своей 
идеи. 

Черты Дон Кихота проявляются в Бабурине 
впервые в сцене с бабушкой рассказчика, в ко-
торой она предстает одной их старорежимных 
своевольных и своенравных помещиц. Бабурин 
высказывает ей замечание: «Такие распоряжения, 
смею доложить, ведут лишь к неудовольстви-
ям... и к другим дурным, – чего боже сохрани! – 
последствиям и суть не что иное, как превы-
шение данной господам помещикам власти» 
[6, т. 9, с. 22]. В результате попытки вступиться за 
обездоленных Бабурин лишается места. 

Дополнительный колорит образу Бабурина-Дон 
Кихота придает его спутник Пунин – Санчо 
Пансо. Пунин боготворит Бабурина: «Парамон 
Семеныч человек достойнейший, строжайших 
правил, из ряду вон! Ну, конечно, себя он в оби-
ду не даст, потому – цену себе знает. Большими 
познаниями обладает сей человек – и не такое бы 
ему занимать место!» [6, т. 9, с. 19]. 

Вторая встреча с Бабуриным в Москве харак-
теризует его с иной стороны. Он недоволен сво-
им положением, жалуется на местные порядки: 
«Кулак, не человек, – так отзывался он о своем 
хозяине, – подначальные люди для него – сор, 
ничего не значащий; а сам давно ли сермягу та-
скал? Жестокость одна да алчность. Хуже корон-
ной – служба! Да и вся здешняя торговля на од-
ном надувательстве стоит и им только держится!» 
[6, т. 9, с. 32]. 

Параллельно в рассказе представлен – в лице 
Тархова – ещё один вечный образ, характерный 
скорее для раннего творчества писателя, – образ 
Дон Жуана. Данный образ нужен для того, что-
бы разыграть классический драматический сю-
жет соблазненной невинности. Муза Павловна 



ИЗВЕСТИЯ РАН. СЕРИЯ ЛИТЕРАТУРЫ И ЯЗЫКА                        2025 Том 84 № 1 с. 114–120

118	 ХАО ЦЗИНЦЗИН. ВЕЧНЫЕ ОБРАЗЫ В ПОЗДНЕМ ТВОРЧЕСТВЕ И. С. ТУРГЕНЕВА	

предстает перед читателем девушкой «нового 
типа»: мещанка, стремящаяся к личной свобо-
де, «злая», т.е. не обладающая той покорностью и 
смирением, которыми отличались традиционные 
женские типы Тургенева. 

Следуя классической фабуле, Муза уходит от Ба-
бурина к Тархову. Будучи классическим Дон Жуаном, 
Тархов бросает Музу. Однако, как и в предыдущих 
рассказах, Тургенев предоставляет возможность 
женщине обрести новое счастье. Муза вновь встре-
чает Бабурина и становится его супругой. 

В Тархове помимо черт Дон Жуана довольно от-
четливо прослеживаются черты «жоржсандовско-
го» Ораса, не решающегося на поступок, остав-
ляющего выбор за женщиной, которая в свою 
очередь ждала решительного шага от него самого. 

После предательства Тархова образ Музы про-
ходит трансформацию: она обретает скромность, 
верность и смирение, от которых отказывалась 
ранее. Бабурин тоже меняется: место злобного 
недовольства своим положением и былых идеа-
листических попыток убедить помещицу уважать 
своих крепостных – на манер Дон-Кихота, при-
зывавшего разбойников быть благодарными, – 
у Парамона Сергеевича занимает активная рево-
люционная деятельность.

В описании петербургской квартиры Бабури-
на Тургенев включает в интерьер литографию 
Белинского и «Полярную звезду» – альманах 
К.Ф. Рылеева и А.А. Бестужева. Затем следует 
арест Парамона Семеновича и ссылка его в Си-
бирь, куда за ним следует и Муза.

Очевидно, что финал повести полностью по-
гружен в российскую действительность. В по-
следнем письме Музы упоминается Манифест 
1861 года об отмене крепостного права – этот 
документ Тургенев, будучи ярым гуманистом и 
противником крепостничества, ждал в течение 
долгого времени. 

Бабурин – один из самых сложных и ярких 
персонажей позднего творчества Тургенева. Он 
воплощает трансформацию революционных ти-
пов в российском обществе, постепенно перехо-
дящих от слов к делу. 

Проведенный анализ эволюции вечных обра-
зов в позднем творчестве Тургенева позволяет 
прийти к выводу, что писатель в течение долгого 
времени находился в поиске средств отражения 
российской действительности через персонажей 
своих рассказов. 

Шекспировские образы, романтизирован-
ные в раннем творчестве Тургенева, в поздних 

произведениях приобретают более резкие, от-
талкивающие черты, что сам писатель объясняет 
в первую очередь отказом от их идеализации и 
стремлением к соблюдению принципов реализ-
ма. Большая часть героев романов и повестей по-
сле «Отцов и детей» имели реальные прототипы, 
но в то же время Тургенев подчеркивает, что они 
не лишены художественности, поскольку в жизни 
не существует и не может существовать идеаль-
ного типа. Поздние Гамлеты Тургенева обретают 
выраженные «фаустовские» черты, углубляющие 
их внутренние противоречия, а также обуславли-
вающие их неизбежную встречу с Мефистофелем. 
Образ Мефистофеля нового времени наиболее 
ярко проявляется в Марье Николаевне Полозовой. 

Антиподами Гамлетов-Фаустов и «роковых» 
женщин становятся Дон Кихоты и «новые типы» 
девушек. Образ Дон Кихота в позднем творчестве 
писателя становится динамичным, меняющимся, 
в то время как образ Гамлета остается неизмен-
ным и повторяется из романа в роман, от повести 
к повести. Это явление в творчестве Тургенева 
достаточно легко объясняется тем, что «гамле-
товский» тип, по утверждению самого писателя, 
обращен внутрь себя и живет исключительно 
мыслями о самом себе, а природа человека, его 
внутренние переживания относятся к вечной ме-
тафизике бытия, потому не подвержены влиянию 
внешнего мира. Дон Кихоты, обращенные во вне 
себя, живущие интересами и надеждами окружа-
ющих людей, чутко реагируют на окружающую 
действительность, иногда видя грозных велика-
нов в ветряных мельницах, иногда – благород-
ных людей в разбойниках-каторжниках, иногда – 
принося большую пользу. 

Наиболее показательными с точки зрения эво-
люции вечных образов в позднем творчестве Тур-
генева становятся герои рассказов «Вешние воды» 
(Санин) и «Пунин и Бабурин» (Бабурин). И если 
первый проявляет качества «русского Гамлета», 
то второй – противопоставлен ему. При этом 
в обоих упомянутых произведениях женский об-
раз играет роль двигателя сюжета и выступает как 
самостоятельный тип, заключающий в себе чер-
ты приходящего нового времени. 

«Новый тип девушек», противопоставленный 
пресыщенной и эгоистичной Полозовой, – это 
тип Музы Виноградовой и Джеммы. Ищущая, 
ожидающая, стремящаяся к действию, Муза ста-
рается опереться на возможность свободы, увле-
каясь молодым образованным Тарховым, но ра-
зочаровавшись в нем, не найдя в нем жизненного 
смысла, она возвращается к Бабурину и становит-
ся его соратницей. В образе девушки нового типа 



	 HAO JINGJING. ETERNAL IMAGES IN THE LATE NARRATIVES OF I. S. TURGENEV	 119

BULLETIN OF THE RAS: STUDIES IN LITERATURE AND LANGUAGE    2025 Volume 84 № 1 p. 114–120

Тургенев отчасти отражает «жоржсандовские» 
мотивы, отчасти образ новой России, откликаю-
щейся на идеи преобразования и ищущей опору. 
Джемма также находит себе опору в виде амери-
канского мужа, с которым обустраивает спокой-
ную и размеренную, счастливую жизнь.

Таким образом, взаимопроникновение мо-
тивов вечных образов европейской литературы, 
биографических сюжетов, социально-политиче-
ской борьбы порождают сложный рисунок турге-
невских типов, безусловно, нуждающихся в даль-
нейшем осмыслении и исследовании.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Беляева И.А. Творчество И.С. Тургенева. Фау-
стовские контексты. СПб.: Нестор-История, 2018. 
248 с.

2. Савина О.Э. Социокультурная эволюция идеала 
женщины в творчестве И.С. Тургенева // Фило-
софская мысль. 2020. № 6. С. 55–64.

3. Лотман Л.М. Реализм русской литературы 60-х 
годов XIX века (Истоки и эстетическое своеобра-
зие). Л.: Наука, 1974. 348 с.

4. Печерская Т.И., Никанорова Е.К. Сюжеты и моти-
вы русской классической литературы. Новоси-
бирск: Изд-во НГПУ, 2010. 161 с.

5. Kahn A., Lipovetsky M., Reyfman I., Sandler S. Types: 
Heroes and anti-heroes // A History of Russian 
Literature. Oxford: Oxford University Press, 2018. 
P. 460–474.

6. Тургенев И.С. Полн. собр. сочинений и писем: 
В 30 т. Сочинения: В 12 т. 2-е изд., испр. и доп. 
М.: Наука, 1972–1986.

7. Кафанова О.Б. Жорж Санд и русская литерату-
ра XIX века: (мифы и реальность), 1830–1860 гг. 
Томск: Изд-во ТГПУ, 1998. 410 с.

8. Кафанова О.Б. Русский жорж-сандизм // Вожди 
умов и моды. Чужое имя как наследуемая модель 
жизни. СПб.: Наука, 2003. С. 104–144.

9. Закирова Е.Х. Жорж Санд и историко-литератур-
ный процесс в России 1830–60-х годов. М.; Оре-
хово-Зуево, 2008. 110 с.

10. Толстой Л.Н. Дневники. 1851 г. // Толстой Л.Н. 
Собрание сочинений: В 30 т. М.: Художественная 
литература, 1984. Т. 21. С. 29–54.

11. Пономарева А.А. Литературные сюжетные коды 
в беллетристике 1850-х годов / Дис. ... канд. фи-
лол.наук. Новосибирск, 2017. 196 с. 

12. Ambrose K. Turgenev and the Woman Question: 
Layering Barriers // Ambrose K.The woman question 
in nineteenth-century English, German and Russian 
literature. Leiden: Rodopi, 2015. P. 152–182.

13. Волков И.О. Поэтика образа Гамлета в романном 
творчестве И.С. Тургенева // Вестник Томско-
го государственного университета. 2019. № 444. 
С. 14–26.

14. Волков И.О. Уильям Шекспир в художественном 
мире И.С. Тургенева («Гамлет» и «Король Лир»). 
М.: Издательский Дом ЯСК, 2022. 375 с.

REFERENCES

1. Belyaeva, I.A. Tvorchestvo I.S. Turgeneva. Faustovskie 
konteksty [Oeuvres of I.S. Turgenev. The Faustian 
Context]. St. Petersburg: Nestor-Istoriya Publ., 2018. 
248 p. (In Russ.)

2. Savina, O.E. Sociokulturnaya evolyuciya ideala 
zhenshchiny v tvorchestve I.S. Turgeneva [Socio-
Cultural Evolution of the Ideal of a Woman in the Work 
of I.S. Turgenev]. Filosofskaya mysl [Philosophical 
Thought]. 2020, No. 6, pp. 55–64. (In Russ.)

3. Lotman, L.M. Realizm russkoj literatury 60-h godov 
XIX veka (Istoki i esteticheskoe svoeobrazie) [Release 
of Russian Literature of the 60s of the 19th Century 
(Origins and Statistical Diversity)]. Leningrad: Nauka 
Publ., 1974. 348 p. (In Russ.)

4. Pecherskaya T.I., Nikanorova E.K. Syuzhety i motivy 
russkoj klassicheskoj literatury [Plots and Motifs of 
Russian Classical Literature]. Novosibirsk, 2010. 161 p. 
(In Russ.)

5. Kahn A., Lipovetsky M., Reyfman I., Sandler S. Types: 
Heroes and anti-heroes. A History of Russian Literature. 
Oxford: Oxford University Press, 2018, pp. 460–474.

6. Turgenev. I.S. Poln. sobr. sochinenij i pisem: V 30 t. 
Sochineniya: V 12 t. 2-e izd., ispr. i dop. [Complete 
Collection of Works and Letters in 30 Vols. Works 
in 12 Volumes]. Moscow: Nauka Publ., 1978–1986. 
(In Russ.)

7. Kafanova, O.B. Zhorzh Sand i russkaya literatura XIX 
veka: (mify i realnost), 1830–1860 gg. [George Sand 
and Russian Literature of the 19th Century (The World 
and the Republic) 1830–1860]. Tomsk, 1998. 410 p. 
(In Russ.)

8. Kafanova, O.B. Russkij zhorzh-sandizm [Russian 
Georges-Sandism]. Vozhdi umov i mody. Chuzhoe imya 
kak nasleduemaya model zhizni [The Leaders of Minds 
and Fashion. Someone elseʼs Name as an Inherited 
Model of Life]. St. Petersburg: Nauka Publ., 2003, 
pp. 104–144. (In Russ.)

9. Zakirova, E.H. Zhorzh Sand i istoriko-literaturnyj 
process v Rossii 1830–60-h godov [George Sand and 
the Historical and Literary Process in Russia in the 
1830s–60s]. Moscow, Orekhovo-Zuyevo, 2008. 110 p. 
(In Russ.)

10. Tolstoy, L.N. Dnevniki. 1851 g. [Diaries. 1851]. 
Tolstoy, L.N. Sobranie sochinenij: V 30 t. [Collected Works 



ИЗВЕСТИЯ РАН. СЕРИЯ ЛИТЕРАТУРЫ И ЯЗЫКА                        2025 Том 84 № 1 с. 114–120

120	 ХАО ЦЗИНЦЗИН. ВЕЧНЫЕ ОБРАЗЫ В ПОЗДНЕМ ТВОРЧЕСТВЕ И. С. ТУРГЕНЕВА	

in 22 Vols.]. Moscow: Khudozhestvennaya Literatura 
Publ., 1984, Vol. 21, pp. 29–54. (In Russ.)

11. Ponomareva, A.A. Literaturnye syuzhetnye kody 
v belletristike 1850-h godov. Dis. ... kand. filol. nauk 
[Literary Plot Codes in Fiction of the 1850s. Diss.... 
Cand. of Philol. Sci.]. Novosibirsk, 2017. 196 p. 
(In Russ.)

12. Ambrose, K. Turgenev and the Woman Question: 
Layering Barriers. In: Ambrose, K. The woman question 
in nineteenth-century English, German and Russian 
literature. Leiden, Rodopi, 2015, pp. 152–182.

13. Volkov, I.O. Poetika obraza Gamleta v romannom 
tvorchestve I.S. Turgeneva [The Poetics of the Image 
of Hamlet in the Novel Work of I.S. Turgenev]. Vestnik 
Tomskogo gosudarstvennogo universiteta [Bulletin 
of Tomsk State University]. 2019, No. 444, pp. 14–26. 
(In Russ.)

14. Volkov, I.O. Uilyam Shekspir v hudozhestvennom mire 
I.S. Turgeneva (“Gamlet” i “Korol Lir”) [William 
Shakespeare in the Artistic World of I.S. Turgenev 
(“Hamlet” and “King Lear”)]. Moscow: Publishing 
House YASK, 2022. 375 p. (In Russ.)

Дата поступления материала в редакцию: 27 июня 2024 г.
Статья поступила после рецензирования и доработки: 18 августа 2024 г.

Статья принята к публикации: 7 октября 2024 г.
Дата публикации: 28 февраля 2025 г.

Received by Editor on June 27, 2024
Revised on August 18, 2024

Accepted on October 7, 2024
Date of publication: February 28, 2025


